
РІЧНИК РУСКОЙ БУРСЫ
2025, P. 21, c. 215–228

https://doi.org/10.12797/RRB.21.2025.21.08
Licencja: CC BY-NC-ND 4.0

Михал Павліч 
Пряшівска універзіта в Пряшовi/University of Prešov

Дві сторінкы єдной творчости
Неоддїлность травмы і жывота в поезії  
Юрка Харитуна

Abstrakt
Dwie strony jednej twórczości. Nierozdzielność traumy i życia w poezji 
Jurka Charytuna
Artykuł przedstawia kompleksową interpretację poezji Jurka Charytuna 
(1948–2024), jednego z najważniejszych przedstawicieli współczesnej lite-
ratury rusińskiej. Dotychczasowe odczytania jego twórczości koncentrowa-
ły się głównie na traumie związanej z przymusowym wysiedleniem miesz-
kańców Doliny Stariny podczas budowy zbiornika Starina, a  jego poezję 
często określano mianem „lamentu rusińskiego słowika”. Niniejsze studium 
dowodzi jednak, że obraz ten ukazuje jedynie jeden z wymiarów jego do-
robku. Odwołując się do pojęć pamięci zbiorowej i kulturowej, teorii trau-
my, poetyki przestrzeni oraz refleksji nad nostalgią, autor analizuje wiersze 
z  tomów Мої жалї (Moje żale) i Мої незабудкы (Moje niezapominajki). 
Analiza pokazuje, że poezja Charytuna funkcjonuje zarówno jako medium 
pamięci kulturowej, jak i jako afirmacja życia: utrwala obrazy utraconej oj-
czyzny, a zarazem celebruje piękno prostych chwil i siłę codziennego istnie-
nia. Trauma i miłość do codzienności jawią się tu jako dwa nierozdzielne 
aspekty jednego aktu twórczego, który – w kontekście literatury rusińskiej – 
stanowi wyraz oporu kulturowego oraz dziedzictwo kształtujące tożsamość.

Słowa kluczowe: Jurko Charytun, literatura rusińska, pamięć kulturowa, 
trauma, przymusowe wysiedlenie.

https://orcid.org/0009-0000-7015-3473


216 ДИСКУРС • DYSKURS

Abstract
Two Sides of a Single Creative Work: The Inseparability of Trauma and 
Life in the Poetry of Iurko Kharytun
This article offers a  comprehensive interpretation of the poetry of Iurko 
Kharytun (1948–2024), one of the most significant figures of modern 
Rusyn literature. Previous readings of his work have predominantly em-
phasized the trauma associated with the forced resettlement of the Starina 
Valley during the construction of the Starina reservoir, and his works can be 
described as the “lament of the Rusyn nightingale.” The study, however, ar-
gues that this image represents only one dimension of his poetry. Drawing 
on the concepts of collective and cultural memory, trauma theory, the po-
etics of space, and reflections of nostalgia, it analyzes poems from the col-
lections Мої жалї (My Sorrows) and Мої незабудкы (My Forget-me-nots). 
The analysis demonstrates that Kharytun’s poetry functions both as a medi-
um of cultural memory and as an affirmation of life: it preserves the images 
of a  lost homeland while simultaneously celebrating the beauty of simple 
moments and the vitality of everyday existence. Trauma and the love of 
daily life thus emerge as two inseparable sides of one creative work, which, 
in the context of Rusyn literature, serves as an act of cultural resistance and 
an identity-forming legacy. 

Keywords: Iurko Kharytun, Rusyn literature, cultural memory, trauma, 
forced resettlement

Ключовы слова: Юрко Харитун, русиниьска література, културна 
память, травма, выселеня

Вступ

Минув уже рік, одколи згаснув поломінь жывота Юрка Харитуна, єдного 
з найвызначнїшых русиньскых поетів. Быв то чоловік талентованый, но 
скромный, з богатым внутрїшнїм світом, котрый своїм чітателям з лег-
костёв приближыв через вершы. Юрко Харитун ся народив в Оструж-
ніцї, но нажаль, місто, де автор спочівать, не є ёго родне село. Простор, 
де колись была Остружніця, є днесь уж лем частёв охранного пасма коло 
водной гати Старина, выбудованой за цїну выселїня жытелїв семох ру-
синьскых сел. Стариньска долина так жыє уж лем в споминанях рода-
ків і в шориках Харитуновых вершів. Харитунова творчость не бісїдує 
лем о індівудалній долї, але є голосом народа без властной державы, про 



217Михал Павліч: Дві сторінкы єдной творчости…

котрый мать література функцію памятёвого архіву і настроя ідентіты: 
«До берегів / вытесане село […] Де ся подїло? Заросло бурїнём / лем 
назвы берегів […] на память зістали» (Харитун 2013, 149). І зато мать ёго 
поезія окреме значіня про цїлу русиньску літературу і културну память.

Авторова творчость є в рамках сучасной русиньской літературы зна-
ма і высоко оцїнёваня, главнї зборникы поезії Мої жалї (2010) і Мої не-
забудкы (2013). Звычайно ся підчаркує поезія іншпірована выселїнём, 
«жалоспів русиньского соловя». На Харитуна ся звычайно назерать 
як на поета смутку і  страты, яку не мож нагородити. Досправды іде 
о взыначну часть ёго поетікы, котра собі заслужить вшыткы высшеспо-
мянуты оцїнкы і позорность. Травма і страта суть ключовыма мотівами,  
котры формують образ ёго творчости як літературы жалю. Не треба але 
забывати на множество стишків, котры суть повны віталіты, позітівіты 
і любви ку каждоденному жывоту: «Жыєш в природї / жыєш з приро-
дов / любиш природу / і природа любить тя / як мати дїтя […] Райске 
жытя» (Харитун 2013, 146) ці «Сонце засвітить / і день ся родить / і знову 
жытя / дарує нам шанс» (Харитун 2013, 44).

Цїлём нашой статї є подати погляд на Харитунову творчость комп-
лекснїше, травматічны аспекты ёго поетікы суть в  аналізї притомны, 
но суть перевязаны з тым, же автор быв способный і по стратї родного 
края найти змысел жывота, відїти красу і цїну в каждоденных момен-
тах всягды навколо себе. Єдночасно Харитун своёв імаґінаціёв конзер-
вує Остружніцю і  цїлу стариньску долину з  минулости  – не є  то вер-
нутя в часї, але імаґінатівна реконштрукція страченого світа, котрый уж 
реалнї не екзістує. Тота але не мать незмінну подобу, бо літературный 
текст ся все дораблять в процесї конкретізації чітателём, котрый на ос-
нові властных скушеностей доповнює порожнї міста тексту (Iser 2001). 
Кажде навернутя ку Харитуновым стишкам так може вытворити іншу 
варіацію образу родного края. Література так дозволює неперестанну 
актуалізацію і переписованя образу стариньской долины, котра так жыє 
і є одкрыта далшым інтерпретаціям.

В статї позераєме на поезію «русиньского барда» з помочов теоретіч-
ных концептів, як наприклад теорія колектівной і културной памяти як 
сучасть ідентіты (Галбвахс, Ассманн), травма як перерушена контінуіта 
і неспособность навернутя (Карут, ЛаКапра, Тал), поетіка простору домо-
вины (Башляр) і носталґії (Бойм). На наслїдуючіх сторінках на прикладї 
выбраных вершів і стишків вкажеме, же література жалю і прояв жывот-
ной силы суть дві неоддїлны сторінкы творчости Юрка Харитуна.



218 ДИСКУРС • DYSKURS

Юрко Харитун і Старина

Водна гать Старина є з розлогов выше 240 гектарів і обємом ца 59 мі-
ліонів м3 найвекшов засобарнёв питной воды у Середнїй Европі. Была 
выбудована в  роках 1981 аж 1988 і  находить ся в  северовыходній ча-
сти Словакії, в окресї Снина. Старина мать безспорно великый змысел, 
бо є  главным здроём воды про значну часть выходной Словакії (засо-
бує приближно 300-тісяч жытелїв), мать і  функцію протиповоднёвой 
охраны в поводю рїкы Ціроха і Лаборець.

Выбудованя водной гати собі выжадало велику жертву, а то выселїня 
веце як 3 000 жытелїв зо семох русиньскых сел (Дара, Остружніця, Русь-
ке, Смулник, Старина, Велика Поляна, Звала). Тоты села днесь уж фі-
зічно не екзістують, їх простор быв заплавленый водов або залїсненый 
часом. Старина так в собі несе дві значіня – є ключовым стратеґічным 
здроём воды про реґіон, на другій странї є і сімболом страты домовины 
і културной дїдовизны Русинів в даній области. Про русиньского авто-
ра Юрка Харитуна так представлёвала парадоксный сімбол жывотодар-
ности і нічівости нараз.

Юрко Харитун ся народив 17. юла 1948 в днесь уж неекзістуючім ру-
синьскім селї Остружніця. Ёго першыма зборниками были Гуслї з явора 
(1995) і Мої жалї (2010), в котрых автор рефлектує скушеность із высе-
ленём. На Мої жалї надвязали далшы зборникы стишків як Мої сны 
(2011), Мої незабудкы (2013) і  Мої надї ї (2014). Автор быв тыж збера-
телём фолклору, выдав зборник загадок Здогадай, школярику (2016) і фі-
ґлїв Діяґноза: фіґлї про дїти (2018a). Юрко Харитун таксамо продовжо-
вав в  снагах своёй мамы захопити унікатный фолклор стариньской 
долины в книжках Дякую, мамко! ([2017] 2023) і Нашы співаночкы, як 
дївчат віночкы (2018б). Автор по выселїню жыв в Кежмарку аж до своёй 
смерти 30. авґуста 2024.

Колектівна і културна память

Понятя колектівной і  културной памяти дає вгодны рамикы на по-
розумлїня того, якым способом ся в поезії Юрка Харитуна індівідуал-
на скушеность страты мінить на сполочну дїдовизну памяти русиньс-
кого народа. Французьскый соціолоґ Моріс Альбвакс, автор концепції  



219Михал Павліч: Дві сторінкы єдной творчости…

колектівной памяти, в публікації La mémoire collective (Halbwachs 1950) під-
чаркує, же індівідуална память нїґда не є чісто сукромна, але є все соціалнї 
вязана. Нїґда собі не споминаме ізолованї, але все через язык даной ґрупы, 
катеґорії, сімболы ці оповіданя, котры нам дає сполочность. Память є все 
звязана і зо соціалнов ґрупов, ці уж є то родина, родаци або шырше. 

Тоту тезу мож апліковати і на Харитунову творчость. Все, кедь споми-
нать на родный край перед преградов, не суть то лем ёго емоції, але він 
репрезентує емоції вшыткых далшых выселеных Русинів (нелем з  той 
области, але напр. і Лемків). Вершованы образы резонують з родаками, 
котры пережыли тоту саму скушеность, наприклад в  стишку Стрїча 
родаків автор пише: «Выбігли люде на свій ґрунт / де хыжы їх стояли / 
затихли як гуслї без струн / Не в росї стояли без силы / на землю упа-
ли слызы сивы...» (Харитун 2013, 133). Навернутя родаків на місто, де 
передтым были дома, є сполочным ґестом, не індівідуалным, і гуслї без 
струн репрезентують колектівну скушеность. І хоць собі на них споми-
нать лем сам автор, тот образ звязує вшыткых выселенцїв довєдна. 

Подобнї в стишку Десь там «…де стояли хыжы / церьков / цінтерь / 
крижы…» (Харитун 2013, 93) Харитун споминать на конкретны міста, ко-
тры не суть індівідуалныма, але суть звязаны зo вшыткыма выселенцями. 
Много раз то мож відїти і на языковій уровни, часте хоснованя множно-
го чісла і колектівных містоназывників (мы, нашы, наш край, наше село 
атд.) указує, же не споминать лем єден чоловік, але сполочность. Ёго вер-
шы ся так ставають простором, де ся особна страта мінить на колектівну 
памнять, а Харитун ся так явить як голос цїлой сполочности.

На інтелектуалну дїдовизну Галбвахса надвязав Ян Ассманн, котрый 
в книзї Cultural Memory and Early Civilization (Assmann 2011) ёго думкы 
посувать дале, і розлишує меджі комунікатівнов і културнов памятёв. Ко-
мунікатівна память є куртодоба, звязана з трёма ґенераціями (приближ-
но 80 років) і передає ся вербалнї меджі членами родины ці родаками. 
Нажаль, комунікатівна память не є стабілна, але мінить ся в залежности 
од сітуації, ці од того, хто розповідать. Затоже є звязана з особныма роз-
повідями людей, котры то зажыли, вмерать пак вєдно з каждым з них 
(мож то ілустровати і смутным фактом, же в сучасности вмерають посл-
їдны люде, котры зажыли Другу світову войну, і з той прічіны ся навер-
тають зась ідеї фашізму і націоналізму меджі молодыма людми).

Способом як заховати обсяг памяти довгодобо до будучности, є кул-
турна память. Тоту репрезентують не люде, але тексты ці практікы, 



220 ДИСКУРС • DYSKURS

котры фіксують даны споминкы. Каждорочны стрїтнутя родаків із Ста-
риньской долины на тім самім містї і в тот самый день, особны стрїчі 
і споминкы суть прикладом на комунікатівну память, котра уж але за-
чінать переходити до културной дякуючі тому, же іде о повторяный, ре-
ґуларный рітуал. Жебы але тота память пережыла і по смерти єй носи-
телїв, є потребне перманентнї єй зафіксовати, наприклад до памятників, 
документарных філмів ці літературных текстів.

Харитунова творчость стоїть даґде меджі тыма двома сортами па-
мяти. Поет пише о прямій скушености выселїня і стратї родного края 
(тзн. о комунікатівній памяти), але тым, же іде о русиньскы літературны 
тексты, доходить ку перемінї на културну память. Стишкы суть пак меді-
ум памяти русиньской ідентіты, котра ся утримле і про далшы ґенерації. 

Много із Харитуновых стишків несе мотів особного одношіня ку пи-
саню, іде о выядрїня радости і любви ку писаню стишків, о потїшіня і ре-
лаксацію при творїню: «скоро рано / засївам слова до рядків / даю ся до 
писаня…» (Харитун 2013, 81), «На цїле горло крічу / ПИШУ!» (Харитун 
2013, 200). В іншых зась автор підкреслює важность писаня, ёго посла-
ня – одовздати одказ далшым ґенераціям: «Стишкы / в загородцї гряд-
кы… Насїня / слова предків / насїня / із поколїня на поколїня» (Харитун 
2013, 103), «Перегортам сторінкы жытя… / До рядків вложу  – може / 
буду поет» (Харитун 2013, 204). 

Найлїпшым прикладом, де ся споює комунікатівна і културна память, 
суть шорикы: «Про дїточкы нашы / про дїточкы нашых дїтей / і їх дїточ-
кы / на чістім столї / хочу вхабити / пару віршиків / без болїв / і без жалїв / 
Потім ся напю / воды з Бескіда / і можу спочіти» (Харитун 2010, 3), де 
автор в контекстї конечности людьского жывота усвідомлює сі важность 
захованя одказу про будучі ґенерації, і є то про нёго цїль, без наповнїня 
котрого не мож одыйти. 

Харитуновы стишкы ся ставають нелем особным свідоцтвом о стратї 
домова, але і перманентным медіом културной памяти, котра законзер-
вує голосы выселеных жытелїв про будучі ґенерації.

Поетіка травмы

На закладї высшеуведженого мож відїти, як Харитун мінить особну 
скушеность на сполочну дїдовизну памяти. Як гварить Алейда і Ян Ас-
сманн, памятаме передовшыткым то, што мать велике значіня, і в при-



221Михал Павліч: Дві сторінкы єдной творчости…

падї выселїня жытелїв семох русиньскых сел ся фіксує нелем цїнный 
образ родного села, але і вырваня з нёго і скушеность глубокой страты.

Травма мать одношіня к скушености, котра є так непохопителна, же 
перцепція автоматічно заперать свої браны перед такым нарушытелём. 
З прічіны себезахованя была вылучена і замкнута в части сепаратній од 
усвідомлёваной части мыслї, затоже нічіть рамкы, в котрых собі персона 
будує свою ідентіту (Assmann 2012, 175). Акт писаня і література ся стає 
так вгодным медіом, котре дає чоловікови можность холем часточно 
выповісти і приближыти травматічну скушеность. Травма є скушеность, 
котра пересягує способность чоловіка спрацовати єй в данім моментї, 
зато є і тяжко «ухопити єй словами».

Подля Кейти Карут в  книзї Unclaimed Experience. Trauma, Narrative, 
and History (Caruth 1996) на уровни языка і літературных средств мож 
відїти проявы травмы во фраґментарных неповных образах, в повторя-
ню тых самых мотівів ці слов, але і в «тиху повнім значінь», то зн. в по-
рожнїх містах, мовчаню ці перерушіню бісїды. Намісто прямой выповіди 
ся хоснує метафора ці сімболы, во вершах «Выберь мі із раны / склянчі-
ну» (Харитун 2010, 56) ці «бо трїска острак / під нїхтём коле» (Харитун 
2010, 14). Харитун пише о травмі як о чуджім предметї, котрый не мож 
выбрати, о тїлеснїй болести як метафорї душевной травмы. Метафорічну 
трансформацію особной болести на шыршый образ мож відїти і в спої-
ню людьской і природной траґедії. Харитун паралелнї описує свою особ-
ну травматічну скушеность вєдно з пережыванём природы, кедь пише 
«Хтось зрїзав бучкы / під Бескідом / не плачуть люде / а орлы…» (Хари-
тун 2013, 55). Емоціоналнї набиты і натуралістічнї описаны вершы чі-
тателёви жыво выкреслюють траґедію, яка ся в тых часох стала: «Скри-
плять / румеґаяють і пилы / зубами грызуть цїлы днї / здалека видно / пнї 
і пнї / а над Бескідом / плач орлів» (Харитун 2013, 55). Поет особну страту 
не оддїлює од той природной, але наспак, іде о травматічне пережываня 
цїлого мікросвіта ограніченого теріторіёв Стариньской долины: «Плаче 
в корытї рїка / плачуть і пташкы в гнїздах / розплаканый вечур до рана / 
плачливый і  я» (Харитун 2013, 57), «Лїс зрїзали / загатили рїку / поля 
буряном заросли / церьковка на цінтери лежыть / звалена / Така наша до-
лина / Сердце болить / і жовч кыпить» (Харитун 2013, 179). То, же травма 
не є іщі повнї спрацована, назначує і теперїшнїй час (коле, пече, болить 
атд.). Повторяня є неоддїлнов сучастёв Харитуновых вершів. На уров-
ни лексікы мож відїти репетітівный язык, хоснують ся тоты самы слова 
інтензівного смутку (жаль, смучіня, болїня). Таксамо і в рамках малого 



222 ДИСКУРС • DYSKURS

простору єдного стишка є притомна кумулація слов і повторяня образів: 
«Жаль / рокы біжать / не вернуть ся назад… Жаль / сїдать на плечі» (Ха-
ритун 2013, 70). 

Централным мотівом в  зборнику Мої жалї (2010) є  водa, котра ся 
проявлює розлічныма значінями. На особній уровни є метафоров слыз 
і безконечного смутку: «…на днї ї ї / слызы – перлы лежать» (Харитун 
2013, 93), «Ці не было вже дость слыз?» (Харитун 2013, 214). Вода ся стає 
і голосом цїлой области, кедь «Плаче в корытї рїка / плачуть і пташкы 
в гнїздах…» (Харитун 2013, 57), проявом колектівного плачу цїлой спо-
лочности. Природный рітм жывота сімболізованый течучіма потічками 
і прамінями є задушеный насилным засагом статічной воды преграды: 
«Пречісты тоны потічків / вже пару років / над преградов / прикрыли 
жалї нїмотов» (Харитун 2010, 9). В літературї вода звычайно сімболі-
зує жывотодарность і очіщіня, но у Харитуна є праві наспак, носителём 
травмы, приносить болїсть, заплаву і заник: «Твій плач / сімфонія рїкы / 
розпещеной рїкы» (Харитун 2013, 23).

Домінік ЛаКапра (Writing History, Writing Trauma, 2014) розлишує два 
розлічны способы, як ся травма проявлює в літературї (LaCapra 2014). 
Чоловік може зась і знову пережывати удалость, быти з нёв замкнутый 
i зацікленый, безмоцнї плакати і все ся ку удалости і болести з нёй верта-
ти і не мати жадну перспектіву. Другым способом є поступне спрацова-
ня травмы, коли автор трансформує біль на умелецькый образ і снажить 
ся найти в тім даякый змысел про далшый жывот. 

У Харитуна є много прикладів на навертаня травмы, наприклад Чор-
на ворона в подобі злых снів: «Сїдать на плечі / клює і в ночі / На груди 
сїдать / клює до очій» (Харитун 2010, 100), «Далеко од мене / нашы ва-
лалы / звалили їх / згадкы на них / претяжкы клаты / давлять / не дають 
спати» (Харитун 2013, 56). 

На другій странї, в ёго поезії мож найти і усвідомлёваня того, же час 
ся не дасть вернути і  є потребне спробовати ся з  тым вырівнати: «Не 
помолодїєме / і рїка ся не верне / до свого жрїдла» (Харитун 2010, 67). 
Подобнї, стрїтнутя родаків мать лїчівый ефект: «Із такых стрїч / каждый 
рік / падать тяжоба з плеч» (Харитун 2013, 133). Харитунова творчость 
ся так находить меджі повторянём болести і  снагов перемінити єй до 
подобы колектівной памяти.

Подля Калі Тал (Worlds of Hurt. Reading the Literatures of Trauma, 1996) 
суть літературны тексты о  травмі шпеціфічным тіпом свідоцтва, іде 
о документ, котрый передає скушеность індівідуала а з тым і цїлой спо-



223Михал Павліч: Дві сторінкы єдной творчости…

лочности ку чітателёви і далшым ґенераціям (Tal 1996). Видно то, кедь 
лірічный голос переходить з «я» на «мы»: «Мы ту жыли / де ногы до землї 
вросли…» (Харитун 2013, 192), «Із Стащіна везе нас / попід Настас / по-
слїднїй раз» (Харитун 2013, 132), «Мы вірили… наше слово не загыне» 
(Харитун 2013, 153). З той прічіны Харитуновы стишкы суть серіёв пое-
тічных записків, котрыма ся «конзервує» скушеность выселїня і страты.

Харитунова поезія так мать вшыткы споминаны знакы літературной 
репрезентації травмы, язык фраґментів і  повторянь, осцілація меджі 
зновупережыванём і пробами о спрацованя і функцію стихів як свідо-
цтва о колектівной скушености выселїня. 

Поетіка жывота

Історія звычайно пише о  великых історічных подїях, котры змінили 
напрямованя світа і  жывота людей. Нажаль, то значіть, же тоты подї ї 
суть барз неґатівныма і хоць ся по них родить новый світ, є то на основі 
попереднёй дештрукції. Хоць є  Харитунова творчость глубоко позна-
чена травмов з выселїня і выставбы водной гати Старина, того самого 
походжіня є і поезія, де ся проявлює способность заховати оптімізм, пе-
режывати радость і знати жыти дале.

При чітаню мож чути, же красы каждоденного жывота суть про Ха-
ритуна жрїдлом силы: «Тїшу ся із каждого рана […] Тїшу ся із каждого 
дня […] І тїшу ся на ніч…» (Харитун 2013, 7). Поет знова і знова оспі-
вує дрібны радости, котры бы сьме собі ани не усвідомлёвали, але праві 
в них находить опору: «…коли пташкы вылетять з гнїзда / вішають ноты 
на конарї / з їх співу / мелодій / розтоплять ся леды на душі» (Харитун 
2013, 7), «Наставлюю уха / співанку трав / квіток послухам / Прекрасный 
день / недїля / сорочка біла» (Харитун 2013, 87). Так Харитун одпові-
дать на вопрос, як по стратї домовины жыти дале. Автор любить каждо-
денны моменты як спів птахів, погладжіня вітрика, лучі сонця ці усмів 
близкых людей. Є любителём жывота, што знать каждоденны дрібности 
перемінити на прекрасну і зрозумілу поезію, котра є способна передати 
тот одказ чітателёви: «На таку вернісаж / одперти не можеш позваня» 
(Харитун 2013, 87).

Хоць Харитун по выселїню уж не жыє в Остружніцї ани в своїм род-
нім домі, в ёго вершох ся тот домашнїй простор і природна околіця все 



224 ДИСКУРС • DYSKURS

вертать як сімбол страченого, але в  памяти захованого світа: «Скоро 
не увидиш таку метафору / страченого часу» (Харитун 2013, 87). В ёго 
стишкох мож найти розлічны способы контакту з  родным краём, як 
споминаня на минулость, духовне навертаня до ставу перед выселїнём, 
на котрый але парадокснї впливать час і надале: «лем стрїха постарїла / 
прикрыта бляхов / зарджавіла» (Харитун 2013, 87).

На інтерпретацію тых інтімных просторів і способів їх пережываня 
є хосенна книжка Ґустава Башляра The Poetics of Space (Bachelard 2014), 
в котрій звязує літературу вєдно з феноменолоґічнов аналізов простору 
і імаґінації. Башлярд в своїй публікації гварить о топоаналізї «сістематіч-
не псіхолоґічне дослїджованя міст нашого інтімного жывота» (Bachelard 
2014, 48) і топофілії як любви ку конкретным містам. Башлярд ся кон-
центрує на простор дому, і підкреслює, же много раз є предметом нелем 
нашых ночных снів, але і денного сниваня. Кедь сниваме о роднім домі, 
звычайнї є звязаный з позітівныма значінями, бісїдуєме о «теплї домо-
ва», є то безпечный простор, до котрого наше «я» природно патрить. Дя-
куючі дому є велике множество нашых споминок уквартелёваных праві 
в нїм, бо дім фунґує як архів імаґінації і памяти. 

Закладна Башлярдова теза є, же простор є главным носителём памя-
ти і ідентіты: «Я зжытый із селом / із хыжов нашов» (Харитун 2013, 87). 
В просторах нашого жывота ся укладать час, кедь собі споминаме на 
себе самых, не вытваряме собі лем хронолоґічно зоряджены удалости, 
але вертаме ся і до простору, котрый тоту ідентіту упевнює. Тоты міста 
в собі умістюють «згущеный час» і дрібны детайлы одкрывають цїлый 
світ нашого пережываня. Родный дом і ёго околіця «суть нашым кутом 
світа. Як ся часто гварить, є  то наш першый весмір, досправы козмос 
в каждім змыслї слова» (Bachelard 2014, 45)1.

Стариньска долина як єй автор знав, уж в реалітї не екзістує, є то не-
ґатівный простор, місто, котре фізічно заникло. Башляр гварить, же іма-
ґінація має способность тот простор заховати і знова одкрыти в нашім 
внутрї. В літературї ся так родне село вертать як імаґінованый поетічный 
простор, котрый є ту і надале, хоць лем через поезію і вытваряны образы.

В контекстї Харитуна то значіть, же і кедь Стариньска долина, як єй 
знав, уж не екзістує, в ёго вершох жыє і надале як імаґінованый козмос 
1	 Оріґінал: «For our house is our corner of the world. As has often been said, it is our first uni

verse, a real cosmos in every sense of the word» (Bachelard 2014, 45). Переклад до русиньского 
языка – позн. автора.



225Михал Павліч: Дві сторінкы єдной творчости…

памяти і ідентіты, котры може чітатель зась одкрыти і бывати в нїм: «Пре-
красный світ / наш Бескід […] Там ріс і я / теперь там ходжу / лем у думках» 
(Харитун 2013, 201). На першый погляд маленькы образы ся у автора мі-
няють на поетічны дверї, котры ся можуть одкрыти і вести ку «внутрїшн-
їй безконечности». Малы детайлы пак одкрывають безконечный простор 
імаґінації, котрый награджать страченый світ і надале несе голос родного 
краю. Такым способом ся неґатівум страты мінить на позітівум імаґінації, 
бо Харитун мінить страченый простор на внутрїшнїй весмір, котрый буде 
екзістовати в памяти, літературї і колектівній ідентітї народа.

Харитунова поезія пак мать не лем функцію памнятёвого архіву, але 
і барз позітівный, глубоко людьскый розмір. Ёго вершы суть свідоцтвом 
о стратї і травмі на єднім боцї, але на другім, Харитун тыж вытварять 
духовный простор, в котрім мож найти надїю і черьпати з нёго жывотну 
енерґію: «Люблю я хлїб свіжый / і запах росы / люблю я каждый день / як 
дарованый Божый час» (Харитун 2013, 172). Так ся творить універзалне 
посланя творчости Харитуна: і по найтяжшій стратї є можне жыти дале 
і находити красу в каждоденнім жывотї.

Травма ці носталґія?

Кедь бісїдуєме о творчости Юрка Харитуна, евентуалнї мож дійти к во-
просу, ці ідеалізованы образы страченого краю не суть лем проявом 
темы носталґії, котру мож відїти у многых далшых русиньскых авторів, 
котры мають тенденцію к споминаню на родный край в минулости і на-
вертаню ся до нёго. Одповідь на тот вопрос є – нї і  гей. Кедь бы сьме 
брали носталґію в основнім змыслї як «сентіменталну тугу або мелан-
холічну афекцію к періоду в минулости» («Nostalgia» 1998, 1266), так то 
платить істо на авторів як Штефан Смолей, Елена Хомова-Грінёва ці Мі-
лан Ґай, але не платить то на Харитуна, бо ту є притомный шок i плач 
в реакції на зніщіня фізічного простору. Іде о свідоцтво єдного поета за 
вшыткых выселенцїв. 

На другім боцї, кедь бы сьме хосновали теоретічный концепт Свет-
ланы Бойм з книжкы The Future of Nostalgia (Boym 2001), можеме гово-
рити о носталґічных елементах як о формі, в котрій ся травма проявлює 
і трансформує. Бойм дефінує носталґію як «нелем тужбу по страченім 
часї і  страченім домові, але і  по приятелёх, котры в  нїм колись жыли, 



226 ДИСКУРС • DYSKURS

і  теперь суть розтрачены по цїлім світї» (Boym 2001, іх)2. «Носталґія 
(з nostos – навернутя домів, а algia – тужба) є тужба по домові, котрый 
уже не екзістує або нїґда не екзістовав» (Boym 2001, хііі–хіv)3. Носталґія 
так не є лем о навернутю к минулости, але і о імаґінації і способі, якым 
култура і індівідуалы знають спрацовати скушеность страты. 

При аналізї Харитуновой поезії мож споїти довєдна два розлічны, но 
взаёмнї ся доповнюючі теорії – теорію травмы Домініка ЛаКапру і кон-
цепт носталґії Светланы Бойм. ЛаКапра (LaCapra 2014) розлишує меджі 
acting out (проявлёваня навонок, тзн. повторяня травматічной удалости, 
увязнутя в  сімптомох, замкнутя ся в  болю) і  working through (поступ-
не спрацованя травмы, приятя страты і трансформованя болю до уме-
лецького образу). Светлана Бойм (Boym 2001) зась розлишає два тіпы 
носталґії: ресторатівну, котра ся концентрує на ностос, на навертаня 
домів і снажить ся реконштруовати страченый простор або час так, як 
кебы было можне вернути ся до первістного ставу; і рефлексівну, котра 
приїмать неможность навернутя ся і концентрує ся на самый акт споми-
наня, на процесы, котры можуть мати лїчівый і творивый характер.

Тоты два концепты мож порівнати, бо ресторатівна носталґія є близка 
acting out, бо одкрывать травматічну рану і заціклює ся в нїй. Рефлексів-
на носталґія зась корешпондує з working through, зо спрацованём травмы 
і трансформованём страты до новых форм.

У Харитуна мож відїти оба способы. На єднім боцї в зборникох мож 
найти множество мотівів, котры суть повторянём мотівів жалю і болю, 
і котры репрезентують acting out: «До каждого з нас / рїка непокій вне-
сла / в жылах булькотить / лава жерава / кыпить» (Харитун 2013, 124), «Не 
дає преграда спати […] Забыти не можеш» (Харитун 2013, 10). Подобнї ся 
проявлює і як образ себезнічуючой вины, кедь гварить: «Покусаный / по-
грыженый властным сумлїнём […] Ой зрада / зрада / зраду зробила пре-
града / Не мале гадя / великого гада / ношу на грудях» (Харитун 2013, 208). 

З другого боку, выразы приятя реаліты «Не помолодїєме / і рїка ся 
не верне / до свого жрїдла…» (Харитун 2010, 67) або сцены стрїтнутя 

2	 Оріґінал: «Nostalgia is not only a longing for a lost time and lost home but also for friends who 
once inhabited it and who now are dispersed all over the world» (Boym 2001, ix). Переклад до 
русиньского языка – позн. автора.

3	 Оріґінал: «Nostalgia (from nostos—return home, and algia—longing) is a longing for a home 
that no longer exists or has never existed» (Boym 2001, xiii–xiv). Переклад до русиньского 
языка – позн. автора.



227Михал Павліч: Дві сторінкы єдной творчости…

родаків, котры мають колектівно-лїчівый характер, в них ся автор при-
ближує ку working through i рефлексівній носталґії, котра дає можность 
жыти дале а і в болю находити нову форму змыслу жывота.

Заключіня

Творчость Юрка Харитуна є  літературным свідоцтвом о  скушености 
выселїня і стратї родного простору. В ёго вершох ся стрїчають два роз-
лічны полы, на першый погляд не односячі ся ку собі. На єдній странї 
є ту травма, котра ся проявлює в текстї болестёв, шоком і заником род-
ного села і світа, як го Харитун знав. На другій странї ся в поетовых вер-
шох проявлює і способность надале находжати красу в денных детайлох 
жывота: «І в  співанцї / і  в танцї / і  в розмові з  приятелём / жытя має 
смак» (Харитун 2013, 155). Теоретічны приступы Галбвахса і Ассманна 
вказують, же Харитунова поезія фунґує як архів културной і колектів-
ной памяти «Писати буду / Не забуду на стишкы / як про пташкы буду / 
змайстровати мушу / В лїтї не змокнуть / не замерзнуть в зимі / Дбати 
за них / припомянуть незабудкы менї» (Харитун 2013, 180), концепты 
теоретіків як Карут, Тал ці ЛаКапры указують, якым способом ся трав-
ма проявлює в літературній подобі. Вєдно з теоріёв носталґії Светланы 
Бойм вказують, же Харитунова поезія в собі мать повторяня травмы і єй 
поступне спрацованя: «Поезія / мій лїк / рецепт пише не доктор / а каж-
доденне жытя» (Харитун 2013, 186). Во выслїдку так взникать Харитунів 
літературный одказ, котрый ся складать зо свідоцтва історічной траґедії, 
но єдночасно є  універзалнов справов о  силї пережытя, о  способности 
трансформовати біль на красу і о тім, же домовина може все екзістовати 
в памяти, імаґінації і културній ідентітї і по єй фізічнім знічіню: «Жытя 
летить / горить / іскрить ся / і гасне» (Харитун 2013, 131).

Бібліоґрафія

Харитун, Юрко. 1995. Гуслї з явора. Пряшів: Русиньска оброда.
Харитун, Юрко. 2010. Мої жалї. Пряшів: Русин і Народны новинкы.
Харитун, Юрко. 2011. Мої сны. Пряшів: Сполок русиньскых писателїв Словеньска.
Харитун, Юрко. 2013. Мої незабудкы. Пряшів: Сполок русиньскых писателїв Сло-

веньска.



228 ДИСКУРС • DYSKURS

Харитун, Юрко. 2014. Мої надї ї. Пряшів: Академія русиньской културы в СР.
Харитун, Юрко. 2016. Здогадай, школярику. Пряшів: Академія русиньской културы 

в СР.
Харитун, Юрко. (2017) 2023. Дякую, мамко! Пряшів: Обчаньске здружіня Колысоч-

ка – Kolíska.
Харитун, Юрко. 2018a. Діяґноза: фіґлї про дїти. Пряшів: Академія русиньской кул-

туры в СР.
Харитун, Юрко. 2018б. Нашы співаночкы, як дївчат віночкы. Пряшів: Обчаньске 

здружіня Колысочка – Kolíska.

Assmann, Aleida. 2012. Introduction to Cultural Studies. Topics, Concepts, Issues. Пер. 
David Henry Wilson. Berlin: Erich Schmidt Verlag.

Assmann, Jan. 2011. Cultural Memory and Early Civilization. Writing, Remembrance, and 
Political Imagination. Cambridge–New York: Cambridge University Press. https://doi.
org/10.1017/cbo9780511996306.

Bachelard, Gaston. 2014. The Poetics of Space. Пер. Maria Jolas. Вступ Richard Kearney. 
Посл. Marek Z. Danielewski. New York: Penguin Books.

Boym, Svetlana. 2001. The Future of Nostalgia. New York: Basic Books.
Caruth, Cathy. 1996. Unclaimed Experience. Trauma, Narrative, and History. Baltimore–

London: Johns Hopkins University Press. https://doi.org/10.1353/book.20656. 
Halbwachs, Maurice. 1950. La mémoire collective. Paris: Presses Universitaires de France.
Iser, Wolfgang. 2001. The Range of Interpretation. New York: Columbia University Press.
LaCapra, Dominick. 2014. Writing History, Writing Trauma. Baltimore: Johns Hopkins 

University Press. https://doi.org/10.56021/9781421414003. 
«Nostalgia». 1998. В: The New Oxford Dictionary of English. Pед. Judy Pearsall, 1266. 

Oxford: Oxford University Press.
Tal, Kalí. 1996. Worlds of Hurt. Reading the Literatures of Trauma. Cambridge: Cambridge 

University Press.


	Title page
	Вступ
	Юрко Харитун і Старина
	Колектівна і културна память
	Поетіка травмы
	Поетіка жывота
	Травма ці носталґія?
	Заключіня
	References



